
Der im März auf deutsch erschie-
nene Roman stellt eine alte Frage neu;
nämlich nach den Grenzen der literari-
schen Verarbeitung des Holocausts.
Denn neben den Kriminalromanen, die
sich des Nazigenres bedienten, gab es
in den vergangenen sechzig Jahren

Versuche, sich der Monströsität von
Auschwitz’ zu nähern. Es waren Auto-
ren wie Primo Levi, Jean Amery und
Jorge Semprun, die Adornos Verdikt
widerlegten, über Auschwitz könne es
keine Poetik geben. Heute gehören
ihre Bücher zum internationalen li-
terarischen Kanon, und wurden ge-
rade in Deutschland besonders stark
rezipiert.

Littells Roman kehrt die narrative
Perspektive um. Hier berichtet der Ich-
Erzähler von seiner Beteiligung am
Holocaust. Hauptfigur des Romans ist
der SS-Offizier und Jurist Max Aue,
der nach der Machtübernahme der Na-
zis im Reichsicherheitshauptamt
(RSHA) Karriere macht. Der von Littell
entworfene Plot sucht die neuesten
Erkenntnisse der Täterforschung in li-
terarische Figuren zu kleiden. Denn
die Mehrzahl der übrigen im Buch auf-
tretenden Figuren sind, wie Adolf
Eichmann, Werner Best und Reinhard
Heydrich, reale Akteure der Vernich-
tung der europäischen Juden. Zu-
gleich kumulieren in der Figur Aues
Charakterzüge der genannten Perso-
nen. Litell läßt Aue an allen Schau-
plätzen des Holocausts als Beobachter
und Akteur auftreten, der zudem in
die polykratischen Auseinanderset-
zungen der NS-Bürokratie verwickelt
ist, wo es um die Vollzugshoheit des
Vernichtungskrieges geht.

Littell sucht einen Tätertypus zu li-
terarisieren, wie er in der Forschung
von Michael Wildt bis Ulrich Herbert
ausgearbeitet wurde. Die Täterfor-
schung verwarf das Klischee vom

brutalen, aber tumben nazistischen
Antisemiten, indem sie den Typus des
intellektuellen Weltanschauungskrie-
gers freilegte, der mit dem Pathos der
Kälte (Helmut Lethen) die Vernich-
tung der Juden als geschichtsphiloso-
phische Schicksalsaufgabe betrieb.
Gerade diese Gruppe völkischer Aka-
demiker stand für einen weltanschau-
lichen Antisemistismus, die sich habi-
tuell vom brutalen Radauantisemitis-
mus der SA abzusetzen suchten. 

Erweitert ein fiktionaler Zugriff auf
diesen Tätertypus das hermeneutische
Spektrum in Bezug auf die Shoa? Die
über viele Seiten ausgebreiteten Dia-
loge des Max Aue mit Schreibtisch-
tätern wie Best, Schellenberger und
Six, zeigen dem Leser kaum eine cha-
rakterliche Facette, die man nicht den
biographischen Studien der Täterfor-
schung entnehmen könnte. Littell ver-
tieft nicht, bietet keine narrative Per-
spektive, die dem Handeln der Täter
eine identifikatorische Logik mitgibt.
Die realen Figuren mit Ausnahme Aues
bleiben blass, und müssen es bleiben,
weil sich bürokratisch geplanter Mas-
senmord nun mal nicht poetisieren
lässt. So ist der Leser hin und her ge-
rissen, was er hier denn hier nun lese,
fiktionale Nonfiction oder einen Ro-
man? 

Obsession der Gewalt
Zugleich spielt der Roman mit dem

Bild der Orestie1. Denn quasi als Ein-
führung in den Charakter des Aue be-
schreibt Littell eine Inzestszene Max
Aues, die hernach im Buch varianten-

14 A I B   7 9   2 . 2 0 0 8

Die Perspektive der Täter

Titel

Die Perspektive der Täter
D i e  D e b a t t e  u m  J o n a t h a n  L i t t e l l s  R o m a n  

» D i e  W o h l g e s i n n t e n «

Mit beträchtlichem Aufwand wollte das

FAZ-Feuilleton die deutsche Debatte über

Jonathan Littells Roman »Die Wohlge-

sinnten« eröffnet sehen. Doch eine 

wirkliche literarische Debatte kam nicht

auf, wo sich offenbar die Mehrheit der

Rezensenten einig ist, das Buch sei von

geringem literarischen Wert. Die Urteile

reichen von »pornographischer Kitsch«

bis zu der Ansicht, es handle sich um 

einen Schlüsselroman zum Verständnis

des Nationalsozialismus. Wie ist das Buch

zu lesen?

 



reich allegorisch wiederholt wird. Die
Existenz des Täters Aue will Littell
dem Leser als gefährdet vorstellen, wo
er dessen homosexuelle Obsessionen
ausführt. Die eigentliche Obsession des
Buches ist jedoch die allgegenwärtige
Gewalt, die der Leser an allen Schau-
plätzen des Romans antrifft. In der
Tat muss man die Lektüre des Buches
zeitweise unterbrechen, um dem Sog
der unablässigen Darstellung von Ge-
walt nicht zu erliegen. 

Littell arbeitet mit Chiffren, wenn
er etwa auf Ernst Jüngers Kaukasus
Reise verweist oder die komplexe Ver-
strickung der Akteure des 20. Juli in
den Holocaust anklingen lässt. Mit
welchem erzählerischen Impuls dies
geschieht, erschließt sich nicht. Ohne
Zweifel hat der Autor eine stupende
Kenntnis der Materie der Shoa und ih-
rer Täter. Diese nützt dem Roman als
solchem nur nichts. Littells Narration
fehlt es an Welthaltigkeit, wiewohl von
dieser in dem Buch unablässig die
Rede ist. 

Littell wurde vorgeworfen, er ver-
letze die Würde der Opfer, in dem er
aus der Perspektive der Täter ihr wür-
deloses Sterben detailliert, ja als voy-

euristische Pornographie erzähle. Und
in der Tat, die Opfer in Littells Roman
bleiben ohne inneren Ort, ohne Ge-
sicht – ganz so, wie sie von den Tätern
angesehen wurden: als Menschenma-
terial.

Klaus Theweleit bot in der FAS eine
Deutung, warum Littells Buch in
Deutschland auf so breite Ablehnung
stoße. Die deutsche Literaturkritik
weigere sich über die Judenvernich-
tung aus der Täterperspektive zu le-
sen, da man eine Identifikation mit
den Opfern vorziehe. Theweleit hinge-
gen verteidigt Littells Versuch, »diese
affektiv-intellektuelle Symbiose des
›Deutschen‹ mit dem ›Jüdischen‹ des
20. Jahrhunderts in vielen Facetten;
eine Symbiose, die, nach Maßgabe der
zerissenen Körperlichkeit der Deut-
schen in dieser Symbiose nur gewalt-
sam gelöst werden konnte« zu be-
schreiben.

Bei einer Lesung seines Buches im
Berliner Ensembel hat Littell den Vor-
wurf zurückgewiesen, er zelebriere in
seinem Roman eine Empathie mit den
Tätern, und ästhetisiere deren Gewal-
texzesse. Er habe lediglich literarisch
gestaltet, was er bei diesen vorgefun-

den habe: Monströsität, Banalität und
Emphatieunwilligkeit. Damit müsse
sich ein Leser konfrontieren, der einen
Verständniszugang zum Prozess der
Selbstradikalisierung der NS-Täter ge-
winnen wolle. 

Fazit
Um Belletristik im Wortsinne han-

delt es sich bei Littels Buch nicht. Der
Roman ist ein Balanceakt zwischen
den Abgründen der entgrenzten Ge-
walt der Mörder und der zur Schau ge-
stellten Lakonie ihrer Taten. Davon
mag man sich mit Recht angeekelt ab-
wenden. An der historischen Fakti-
zität der Mentalität der Täter ändert
dies nichts. Dem Buch wird vermutlich
ein breiterer Leserkreis beschieden
sein als mancher wissenschaftlicher
Studie zum Thema. Leider. Wer dem
Buch entnimmt, wie konkret die NS-
Ideologie bis in alle lebensweltlichen
und sozialen Bezüge wirkte, hat viel-
leicht etwas dazu gelernt. Wer dies je-
doch aus einem guten Geschichtsun-
terricht oder durch eigene Lektüre
weiss, dem eröffnet dieser Roman
keine neue Perspektive auf die Täter.
Der kann es nach gut einem Drittel mit
gutem Gewissen beiseite legen. K

152 . 2 0 0 8   7 9   A I B

Die Perspektive der Täter

Titel

[1] Jonathan Littells
Roman »Die Wohlge-
sinnten« warf die
Frage nach den Gren-
zen der literarischen
Verarbeitung des 
Holocaust auf.

1|antiker griechischer 
Inzestmythos

[1]


